
Home
Tagung 2026
Wer wir sind

Wir über uns
Was wir tun
Mitglied werden
Kontakt

Hinweise für Autorinnen und Autoren

Seite wählen

Bonhoeffer neu gelesen: Eine theologische Klärung dessen, was „Kindschaft“ wirklich
bedeutet – jenseits religiöser Klischees und moderner Infantilität.

Das infantile Missverständnis
Vom Weimarer Superintendenten erreichte mich die Einladung, eine Andacht anlässlich des 100.
Geburtstags von Dietrich Bonhoeffer (1906–1945) zu halten: am 4. Februar 2006, am authentischen
Gedenkort, in der Keller-Ruine der SS-Kaserne, im vormaligen KZ Buchenwald – dort, wo
Bonhoeffer, wenige Tage vor seiner Ermordung im KZ Flossenbürg, inhaftiert war. Ich hatte mir
vorgenommen, einige Gedanken zum allseits bekannten Bonhoeffer-Lied „Von guten Mächten“
vorzutragen. Tags zuvor, ich war im Zug unterwegs von Berlin nach Weimar, las ich in der „Berliner
Zeitung“ einen merkwürdigen Text, der mich irritierte und provozierte. Verfasst hatte ihn der
langjährige Intendant der „Berliner Volksbühne“ Frank Castorf (*1951). Damals gehörte diesem
renommierten, äußerst vielseitigen Theatermann, Samstag für Samstag, eine BZ-Kolumne, unter der
Rubrik „Gedanken zur Zeit“.

Für den fraglichen Samstag stand sie unter der Headline „Die Ohnmacht der Despoten“. Castorf
beschrieb hier zunächst, gut lesbar und durchaus nachvollziehbar, die Problematik und die Gefahren
der „deutschen Untertanen-Mentalität“: Die perverse Freude an der Unterwerfung und Selbst-
Verkleinerung, bei gleichzeitiger Lust an der Denunziation und Beherrschung anderer, zumeist
wehrloser Mitmenschen: „nach oben buckeln, nach unten treten“, nennt der Volksmund diese
Unsitte.

Mitten in diesem Text, relativ unvermittelt, zitiert Castorf Bonhoeffer – nicht ganz korrekt: aus
„guten Mächten“ werden „Gottes Arme“. Doch dem Sinn nach ist es stimmig: In Gottes Armen
wunderbar geborgen, erwarten wir getrost, was kommen mag. Gott ist mit uns am Abend und am
Morgen und ganz gewiss an jedem neuen Tag.

Unmittelbar daran anschließend schreibt Castorf: Erwachsen sind wir, wenn es uns gelungen ist,
diesen Glauben abzulegen, wenn wir uns nicht mehr im Aufschauen zu einer höheren Instanz
unserer Identität versichern müssen, sondern selbstbestimmt als mündige Bürger unseren „eigenen
Verstand ohne Anleitung anderer benutzen“.

Ich denke, wir können Castorf, und damit vielen unserer Zeitgenossen, recht geben, dass der
historisch-kritische Blick zurück – insbesondere auf das 20. Jahrhundert – Abgründe menschlicher
Unmündigkeit offenbart. Darüber hinaus ist es ein wesentliches Kennzeichnen einer kritikfähigen
und (tatsächlich) aufgeklärten Kirche, darauf zu verweisen und aus dem Wissen zu handeln, dass

https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/tagung/
https://www.forumkth.net/#werwirsind
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns/
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns#wiewirarbeiten
https://www.forumkth.net/#mitgliedwerden
https://www.forumkth.net/kontakt/
https://www.forumkth.net/kontakt/hinweise-fuer-autorinnen-und-autoren/


auch in der eigenen Geschichte und Gegenwart (!) beklagenswerte Beispiele für religiöse
Verführung und ideologische Verblendung zu finden sind.

Also: Es gibt gute – oder genauer gesagt: schlechte Erfahrungen –, die es uns nahelegen, dem anti-
autoritären Impuls Castorfs einige Schritte zu folgen. Seine Christentumskritik, in der Form einer
knappen Auslegung eines Textes von Dietrich Bonhoeffer, führt uns allerdings zu der Frage, ob er
mit seiner anti-religiösen Spitze das selbstgesetzte Ziel des aufgeklärten, mündigen Bürgers nicht
auch haarscharf verfehlen kann. Es sollte dem DDR-sozialisierten Frank Castorf nicht entgangen
sein, dass die Despoten des 20. Jahrhunderts und viele ihrer Gefolgsleute sehr wohl für sich in
Anspruch nahmen, dass es ihnen rundum „gelungen ist, diesen Glauben abzulegen“. Ja, mehr noch:
Sie schickten sich an, diesen Glauben in all seinen Erscheinungsweisen verächtlich zu machen und
zu verfolgen. Im Zentrum ihrer anti-christlichen Angriffe stand und steht häufig der Vorwurf,
Christen seinen infantil, kindisch, unerwachsen. Trifft Frank Castorf überhaupt den Sinn der
christlichen Rede von der Gotteskindschaft? Nein! Wie aber ist „Kindschaft“ im Kontext biblischer
Theologie zu verstehen?

Werfen wir dazu einen Blick auf den Theologen Dietrich Bonhoeffer.[1] Im dritten Kapitel seiner
Habilitationsschrift „Akt und Sein“ argumentiert er anthropologisch, in klassisch typologischer
Manier (d. h. in der wechselseitigen exegetischen Bezogenheit des Alten auf das Neue Testament
und umgekehrt): das „Akt-Sein-Problem in der konkreten Lehre vom Menschen ‚in Adam‘ und ‚in
Christus‘“.[2] Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass Bonhoeffers Zeitauffassung der Chrono-
Logik des für den Westen prägenden linearen, „fortschrittlichen“ Zeitverständnisses entgegensteht.
Seine Theo-Logik plädiert für ein einzigartiges Zusammenspiel von präsentischer (gegenwärtiger)
und futurischer (zukünftiger) Eschatologie im Neuen Testament, d.m. die Lehre von den „letzten
Dingen“, den biblischen Vorstellungen von Ego-Sucht und der Erlösung aus derselben, von Tod und
Auferstehung, von Weltgericht und Vollendung der („gefallenen“) Schöpfung. Im Kern bedeutet dies
die Aufhebung unserer (heil-los) chronologischen Fixierung: unser „schneller, höher, weiter
Streben“ oder, ironisch gesprochen: „wo ich nicht bin, ist das Glück“. Wir sind eingeladen zu einem
bewussten, zu einem „gefüllten" Leben im „Jetzt und Hier“: „Siehe, jetzt ist die Zeit der Gnade,
siehe, jetzt ist der Tag des Heils“ (2. Korinther 6,2).

Bonhoeffer beendet seine wissenschaftliche theologisch-philosophische Qualifizierungsschrift mit
knappen Überlegungen unter der Überschrift „Bestimmtheit des Seins in Christus durch die
Zukunft. Das Kind“ und gibt uns eine Vorstellung davon, was „Kindschaft“ und Erwachsen-Sein,
„Knechtschaft“ und Freiheit, Unmündigkeit und Mündigkeit in christlicher Perspektive bedeuten
und bewirken können und sollen.

Im reinen Gerichtetsein auf Christus kommen Dasein und Wiesein wieder zurecht. […] das echolose
Schreien aus der Einsamkeit in die Einsamkeit des Selbst, der Protest gegen Vergewaltigung jeder
Art hat unerwartet Antwort erhalten und löst sich nach und nach zum stillen, betenden Gespräch des
Kindes mit dem Vater im Worte Jesu Christi. Das gequälte Gewissen um die Zerrissenheit des Ich
findet im Blick auf Christus das ‚fröhliche Gewissen‘, Trauen und Wagen. Der Knecht wird frei. Der
in Fremde und Elend zum Mann Gewordene wir in der Heimat zum Kind. Heimat ist die Gemeinde
Christi, immer ‚Zukunft‘, ‚im Glauben‘ Gegenwart, wie wir Kinder der Zukunft sind […].[3]

Dieses von Bonhoeffer aus dem Neuen Testament (Lukas 15,11–32; Matthäus 18,1–5 par., Galater 4,
3b-7 u.a.) gewonnene Verständnis von Kindschaft hat nichts zu tun mit regressiv-frömmelnder
Kindlichkeit oder einem Kindisch-sein, wie Castorf es unterstellt. Und es ist auch fern jener
(postmodernen) Infantilität im Sinne eines „Kinder an die Macht“, von der Herbert Grönemeyer
singt.[4] Im Fokus steht hier vielmehr der erwachsene Mann, die erwachsene Frau, die die
entwicklungspsychologischen Herausforderungen von Pubertät und Adoleszenz erfolgreich
gemeistert haben und einem mündigen Menschsein entgegenstreben. Als Erwachsenen gilt uns



(gemäß 1. Mose 3,5) der Segen-Fluch des „adamitischen“, des „sündigen“, von Gott getrennten
Menschen. Der Mensch, der mit geöffneten (der Welt zugewandten) Augen, wie Gott zu sein
beansprucht und zwischen Gut und Böse unterscheiden muss, um verantwortlich leben zu können.
Gemeint ist der sterbliche, dem Paradies der Kindheit entwachsene „homo sapiens sapiens“, der
dennoch als „Ebenbild Gottes“ gemacht und gemeint ist (1. Mose 1,27). Menschen, die elterliche
Liebe und Autorität, gute Bildung und Mitmenschlichkeit erfahren haben, sind in der Lage, ihre
anthropologisch vorgegebene Ambivalenz, die merkwürdige „Gebrochenheit“ des Lebens, die
„unverschuldete Schuld“ des Menschseins (die „conditio humana“) ehrlich und selbstbewusst zu
akzeptieren und zu reflektieren. Von dort her, gegen jede moralistische, sexualisierte, repressive
augustinische Deutung von „Erbsünde“, führt der Weg zur „Entdeckung der Menschlichkeit“.[5]

Paul Ricœur (1913–2005) bezeichnet jenes „Erwachsensein als Gotteskind“ als „zweite Naivität“.
Diese zweite Naivität versöhnt die spielerische Sensitivität, Spiritualität und Leichtigkeit des Kindes
mit der Rationalität, Verantwortungsbereitschaft und Urteilskraft des Erwachsenen. Mit diesem
menschen- und gotteskindlichen Blick kann die Welt und die Geschichte mit ihren Katastrophen und
Kriegen ebenso wie mit ihren Schönheiten und Wundern gesehen werden. Die meisten biblischen
(oder auch andere sinnvolle) Texte können somit in ihrem Eigensinn erkannt und gedeutet werden.
Dieser wirklich „aufgeklärte“ und zugleich für das Mysterium des Glaubens empfängliche Blick
ermöglicht die Unterscheidung zwischen „erfüllter“ und „verlorener“ Zeit, zwischen „kindisch-sein“
und „Gotteskind-sein“.[6]

Diese Unterscheidung kann aber auch misslingen. Häufig geschieht dies mit schwerwiegenden
Folgen. Zum Beispiel, wenn die eben beschriebenen Kategorien und theologisch-anthropologischen
Einsichten missachtet oder abgelehnt werden. Wenn Kinder nicht als Kinder gesehen, vorbehaltlos
geliebt und geachtet werden. Wenn den Heranwachsenden und Jugendlichen in den Phasen und
Projekten ihrer überschießenden Energie und in ihrem pubertären, entwicklungsnotwendigen
Protest nicht mit Klugheit, Weisheit und Autorität begegnet wird, sondern wenn sie (wie heute
gelegentlich zu beobachten) in einer Art „Jugendwahn“ als „heldenhafte“ Kämpfer eines modernen
„Klima-Kreuzzuges“ gefeiert werden, einem „Kreuzzug“, der, wie Josef Schnelle meint, „[…]
vielleicht gerade heute neu erfunden werden müsste“.[7]

Der kurze Blick auf das Verständnis von „Kindschaft“ bei Dietrich Bonhoeffer lässt deutlich werden,
dass Frank Castorf (ich denke: ungewollt) einem doppelten infantilen Missverständnis aufgesessen
ist. Er steht damit beispielhaft für zahlreiche, sich aufgeklärt dünkende Christentumskritiker. Zum
einen verfehlt er mit seiner (Fehl-)Deutung christlichen Glaubens als „Aufschauen auf eine höhere
Instanz“ die zentrale Denk- und Suchbewegung, die aus der „Freiheit eines Christenmenschen“
(Martin Luther, 1520) erwächst. Sie vollzieht sich in der täglichen Übung, als erwachsener,
urteilsfähiger und verantwortungsbereiter Mensch zugleich in der „zweiten Naivität“ eines
unverstellten, phantasievollen und tatkräftigen Gotteskindes zu sein und zu handeln. Zum anderen
birgt die Castorfsche Einladung, „diesen Glauben abzulegen“, die Gefahr einer „zweiten Infantilität“
– die Infantilität einer einseitig verstandenen Aufklärung.[8] In dieser Haltung begegnen uns
(vermeintlich) erwachsene Zeitgenossen, die ihr lebenslanges Angewiesensein und ihre Suche nach
Geborgenheit leugnen oder verdrängen und denen (vielleicht auch deshalb) die Offenheit und Weite
der Kindheit abhandengekommen ist. Insbesondere jenen gilt die Warnung des Nazareners: „Wenn
ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, so werdet ihr nicht ins Himmelreich kommen.“
(Matthäus 18,3)

Folglich kann man Bonhoeffers Lied „von guten Mächten wunderbar geborgen“ auch als eine
poetische Bitte lesen und vor allem singen: Als ein Ermutigungs- und Geborgenheitslied – wider die
trotzige Infantilität der Erdenschwere, für die himmlische Leichtigkeit der Söhne und Töchter
Gottes!



 

 

Zum Folgenden vgl. Thomas A. Seidel, Vom Unheil der Heilsgeschichte. Karl Löwith und die theologische Urteilskraft in der1.
Postmoderne, in: Bild der Welt und Geist der Zeit. Dem Zerfall von Kirche und Gesellschaft begegnen, hg. v. Sebastian Kleinschmidt,
Friedemann Richert und Thomas A. Seidel. Leipzig 2024, S. 279–324.
↑
Vgl. Dietrich Bonhoeffer, Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systematischen Theologie. Gütersloh 1931, S.2.
135–161.
↑
Ebd.3.
↑
Kinder an die Macht ist ein Popsong von Herbert Grönemeyer von 1986; dazu Anke Götzmann, in: Entwicklung politischen Wissens in4.
der Grundschule. Wiesbaden 2015, S. 7: „Grönemeyers Lied […] zeigt ein kindliches Politikverständnis, das Kindern nur eine äußerst
beschränkte und sehr eindimensionale Wahrnehmung des Politischen zuschreibt. Kinder treffen noch keine Unterscheidungen
zwischen gut und böse; sie kennen weder Rechte noch Pflichten. Als moralisch-humoristische Aufforderung an Erwachsene, ihre
Einstellung noch mal zu überdenken, mag es angebracht sein. Betrachtet man es jedoch als Spiegel für das politische Wissen von
Kindern in der Gesellschaft, erscheint es defizitär.“
↑
Vgl. Annette Weidhas, Was den Menschen zum Mensch macht. Zur theologischen Notwendigkeit des Sündenbegriffs, in: Bild der Welt5.
und Geist der Zeit, Anm. 1, S. 81–108 sowie Thomas A. Seidel, Humanität, Humanismus und die Entdeckung der Menschlichkeit, in:
Thomas A. Seidel und Sebastian Kleinschmidt (Hg.): Coram Deo versus Homo Deus. Christliche Humanität statt Selbstvergottung.
GEORGIANA. Neue theologische Perspektiven, Bd. 6, Leipzig 2021, S. 13–75.
↑
Paul Ricœurs Philosophie setzt die Entmythologisierung des Glaubens bei Rudolf Bultmann voraus und geschieht im Erschrecken über6.
den Holocaust und die Atombombenabwürfe des zweiten Weltkriegs. Vgl. Paul Ricœur: Phänomenologie der Schuld, Bd. 1: Die
Fehlbarkeit des Menschen; Bd. 2: Symbolik des Bösen, Freiburg i.Br./München 1971.
↑
Siehe Josef Schnelle, Kreuzzug der Abgehängten, in: SZ (Süddeutsche Zeitung) vom 30.03.2019: Gab es den Kinderkreuzzug von 12127.
wirklich?
↑
Vgl.: Alexander Kissler, Die infantile Gesellschaft – Wege aus der selbstverschuldeten Unreife. New York 2020.8.
↑

Forum Kirche & Theologie e. V.

Sitz: Leipzig, VR-Nr. 8021

Funkenburgstraße 27
04109 Leipzig
info@forumkth.net

IBAN: DE47 8605 5592 1090 3536 65 BIC: WELADE8LXXX Sparkasse Leipzig

Impressum/Datenschutz

mailto:info@forumkth.net
https://www.forumkth.net/impressum-und-datenschutz/

