
Home
Tagung 2026
Wer wir sind

Wir über uns
Was wir tun
Mitglied werden
Kontakt

Hinweise für Autorinnen und Autoren

Seite wählen

Impulsvortrag von Dr. Norbert Roth
im Rahmen der 1. Tagung des Forum Kirche und Theologie

am 2. September 2024 in Frankfurt am Main
(Thema der Tagung: „Gott wird uns nicht retten …“? Was dürfen wir hoffen?)

 

„Der einzige Grund, Gott zu lieben ist Gott selbst“, schreibt der große Bernhard von Clairvaux. Und
so banal dieser Satz scheint, so unwiderstehlich lockt er ins Nachdenken über die Wirklichkeit
evangelischer Frömmigkeit und die spannungsreiche Reflexion theologischer Themen. In seiner
Schrift über die Gottesliebe führte Bernhard vor 900 Jahren in Tiefen und Fragstellungen, die
unserer Zeit im Suchen nach Selbstsinn, Selbstfürsorge, Selbstverwirklichung und Selbstwerdung
liebevoll einen himmlischen, etwas beschlagenen Spiegel vorhalten. Seine vier Stufen der
Gottesliebe sind für mich zu einem gut anwendbaren Grundschema geworden, Selbst- und
Gottesbilder zu hinterfragen: Hängen wir auf der zweiten Stufen der Liebe fest: Ich liebe Gott um
meinet willen… ?

Es geht doch um mich. Oder? Ums Ich. Meiner, mir mich… Und darin die Empfindungen des
religiösen Gemüts. Theologie als die Beschreibung religiöser Erfahrungen – ganz unabhängig davon,
ob mit Gott als wirklich autonomes, vom Gläubigen getrenntes Subjekt und Gegenüber gerechnet
wird. Ich will heute Morgen keine Eulen nach Athen tragen, versuche also nah an meinen
persönlichen Erfahrungen in der pastoralen Arbeit an einer sehr lebendigen und doch auch im
Kontext der Gesamtkirche schleichend sterbenden Gemeinde zu bleiben.

Ganz kurz zur Einordnung: Ich bin geschäftsführender Pfarrer der Kirchengemeinde St. Matthäus in
der Münchner City. Unsere Gemeinde hat an die 4000 Gemeindeglieder. Evangelisch-Lutherische
Kirche in einer katholisch geprägten Großstadt – mit inzwischen weniger als 50 Prozent Christen.
Bei uns finden sonntäglich drei Gottesdienste statt, im Durchschnitt mit insgesamt 400 Besuchern.
Die Kirchlichkeit ist in Bayern (und auch in München) nach wie vor eine andere, als ich das von
Orten anderswo in Deutschland weiß. Die Matthäuskirche ist auch der Predigtort des
Landesbischofs der bayrischen Landeskirche, das Gemeindegebiet umfasst das urbane Herz
Münchens – Altstadt, Bahnhofsviertel, Klinik-, Glockenbach- und Schlachthofviertel – jedoch nicht
die sehr reichen, eher homogeneren Stadtteile. 80 % junge Singlehaushalte. Plurale Lebenswelten.

Der CVJM München engagiert sich stark in unserer Gemeinde. Menschen, die wissen, was
Bekehrung bedeutet. Menschen aus unterschiedlichen spirituellen und konfessionellen

https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/tagung/
https://www.forumkth.net/#werwirsind
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns/
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns#wiewirarbeiten
https://www.forumkth.net/#mitgliedwerden
https://www.forumkth.net/kontakt/
https://www.forumkth.net/kontakt/hinweise-fuer-autorinnen-und-autoren/
https://www.forumkth.net/erste-tagung-des-forum-kirche-und-theologie/


Hintergründen – aber mit einer, um es in ihren Worten zu sagen, „lebendigen Jesus Beziehung“.
Menschen, die aus Liebe zu Gott und den Menschen das Leben im CVJM aber auch unserer
Gemeinde tragen. Ich erlebe hier eine andere Sehnsucht nach ernsthafter theologischer Vertiefung,
als ich das aus der „normalen Gemeinde“ kenne. Die Frage nach Gott selbst – eben Gott um seiner
selbst willen lieben – die Frage nach Gottes Liebe zur Welt und zum Einzelnen, die Fragen nach Zeit
und Ewigkeit und Gottes Reich. Hinzu kommen die wichtigen und schwierigen Fragen nach Dignität
von Bekenntnis (nicht ganz so wichtig) und Bibel.

Eine Gemeinde in der Gemeinde – ermöglicht durch eine volkskirchlich geprägte Großzügigkeit für
eine freikirchlich gefärbte Entschlossenheit. In herrlicher Bereicherung und freundlicher Distanz.

So erlebe ich – wie viele andere Kolleginnen und Kollegen auch – eine Spannung in unserer
Kirchlichkeit, die mich einerseits etwas ratlos zurücklässt, andererseits beflügelt und anspornt,
dieses Geschenk der Großzügigkeit zu leben und so Menschen inside and outside the Box mit Jesus
und dem Evangelium in Berührung zu bringen.

Das Beflügelnde lässt mich mit Lust und Freude Pfarrer sein. Und es ist auch stärker als das
Dämpfende. Aber mir ist aufgetragen heute einige Andeutungen – mehr kann es auch nicht sein –
dazu zu machen, was mich ratlos zurück lässt. Ich will dabei nicht der Versuchung erliegen, einfach
zu analysieren – dafür gibt es Berufenere, oder einfach zu klagen – das wäre zu einfach und ohne
Ertrag. Auch kann ich das nicht, da ich selbst in der Spannung zwischen Gemeinde- und
Kirchenleitung stehe. Ich bin Mitglied der bayrischen Synode und des Landessynodalausschusses,
Mitglied der EKD Synode und Vizepräsident der Generalsynode der VELKD. Und verantworte daher
mit, was über die Gemeindegrenzen hinaus geschieht.

Also: In kirchenleitenden Gremien – aber inzwischen auch in der gewöhnlichen Kirchlichkeit erlebe
ich Befremdendes. Ich frage mich, wann und wo ich den Verlust des Respekts oder gar des
Schreckens vor Gott festmachen kann, den Verlust der Gottesfurcht, die doch – so sagt es der Psalm
111, der Anfang aller Weisheit ist. Ich schaue mir die neuen Lieder an, die wir singen, manche
Gebete in den Büchern, Segenstexte und Kalendersprüche und glaube gelegentlich eine
Gottesverniedlichung festzustellen. (Fulbert Steffensky hat den Begriff der „Verhaustierung Gottes“
geprägt). Gott ist harmlos geworden. Es braucht niemand vor ihm zu zittern, davonzulaufen, die
Schuhe auszuziehen, das Gesicht zu verhüllen oder einfach mal den Mund zu halten. Er hat seinen
Schrecken verloren. Der liebe Gott. Unsere Lieder, Gebete, Theologien sind fast von einstimmiger
Vertrautheit ihm gegenüber. Wir stehen auf jeden Fall auf der Seite Gottes. Und er auf unserer.
Zumindest solange (ihm) keine Dinge passieren, die wir ihm dann – (oder muss ich sagen: ihr?) – wie
einen angebissenen Apfel als Theodizeefrage hin- und vorhalten.

Ich weiß nicht, wann das begonnen hat, dass unsere Theologie ihren Eros an Gott verloren hat und
sich der Beschreibung des religiös-spirituellen Menschen zuwandte. Manche sprechen von einer
Sozialpädagogisierung der Theologie. Sie geht von den Möglichkeiten des Menschen aus und
rechnet nicht mehr mit den Möglichkeiten Gottes. Ob das am Paradigma der Modere, am
verschämten Verschweigen eines möglichen höllischen Ausgangs des individuellen Geschicks, an der
Moralisierung des Sündenbegriffs oder am der fehlenden Bereitschaft liegt, zu sich selbst in Distanz
zu treten, will ich nicht behaupten. Jedenfalls zeitigt sich inzwischen Vieles auch in der
Gemeindewirklichkeit, auf die ich im Folgenden kurz hinweisen will. Ich tu dies anhand der Feste im
Kirchenjahr:

Weihnachten – Silvester (Inkarnation – Übergänge)

Spätestens seit der Pandemie hat auch der zuverlässigste Termin für volle Kirchen gelitten. Der
Heilige Abend. Die Zahlen für die Gottesdienstbesuche sind freilich nach wie vor erfreulich hoch.



Und ich weiß, dass die Vespern und Metten der Heiligen Nacht für Pastorinnen und Pfarrer zu den
mit höchster Anspannung vorbereiteten Gottesdienste des Jahres gehören.

Doch was sagt man da? Machs wie Gott, werde Mensch? Das Geheimnis der Inkarnation Gottes –
wie predigt und feiert man das? Der Entäußerung Gottes. Muss die göttliche Fleischwerdung zur
humanisierenden Menschlichkeit verschoben werden, um sie verständlich zu machen… was sagt
man da? Was wird überhaupt verstanden und findet in der Lebenswirkchlichkeit einen
Anknüpfungpunkt so dass das „homo factus est“ sich tiefer und nachhaltiger in Geist und Seele legt,
als ein kurzer, sentimentaler Moment von himmlischer Ruh‘. (Womit ich nichts gegen
Sentimenatlitäten am Heiligen Abend gesagt haben will!)

Mehr als Sentimentalität verstört mich an manchen Predigten und Aufrufen zur Weihnachtszeit,
dass sie sich in den üblichen und erwartbaren Appellen zum Frieden in der Welt, zu Gerechtigkeit
und der Bewahrung der Schöpfung erschöpfen. Was ist der Gewinn solch einer Ablenkung?

Auffällig ist, dass diese Sprachlosigkeit im Blick auf das weihnachtliche Geheimnis einen besonderen
Effekt hat – die Zahlen an den Weihnachtsgottesdiensten nehmen ab (vor allem an den beiden
Weihnachtsfeiertagen), während die Menschen vermehrt die Angebote der Kirchengemeinden zum
Jahreswechsel wahrnehmen. Silvester ist das neue Weihnachten – heißt es. Was da nicht alles
gesalbt, gebeichtet, gesegnet, angezündet und rituell verabschiedet wird. Der Anlass ist offenbar
klarer – Zeitenwende. Abschied. Neuanfang. Hinter sich lassen. Die Guten Mächten besingen.
Schuld eingestehen und Vergebung empfangen. Neue Chance ergreifen. Hoffnungen zum Ausdruck
bringen. Kurz: Gott um meinetwillen lieben. Theologischer Gehalt – der der Bitte folgt: Kommt,
lasset uns anbeten!, entfällt.

Karfreitag – Gesetz und Evangelium

Was für das Weihnachtsfest gilt, ist für den Karfreitag nicht weniger wahr. Als Lutheraner habe ich
von Kindesbeinen an gelernt: Das ist der höchste Feiertag! Der Allerhöchste. Gott versöhnt die Welt.
Mit sich, miteinander und „All Fehd hat nun ein Ende!“. Der Sünder und die Sünderin dürfen
aufatmen. Christus heilt durch seine Wunden. Die Strafe liegt auf ihm – friedenswirksam. Der
Allerhöchste Feiertag.

Unverständlich. Weil dem natürlichen Menschen diese himmlische Wahrheit verschlossen bleibt.
Gott selbst hält den Buckel hin. Er erspart es sich selbst nicht – und uns auch nicht. Könnte er doch
machen – sagt man schnell. Wozu der Sühnegedanke, wozu ein Wort von Opfer – victima et
sacrificium… ? Zu fremd. Zu archaisch, zu evangelisch. Und so wird im Handumdrehen aus dem
Evangelium Gesetz. Aus Sacrificium wird Exemplum. Erklärt euch! Solidarisiert euch mit den
Leidenden. Den Sterbenden, den zu unrecht Verfolgten. Den Opfern von Dikatur, Willkür und Verrat
und Kaptialismus und Klimawandel. Und Jesus bleibt ein Durchkreuzter unter Tausenden.
Austauschbar.

Die Tiefen einer theologia crucis gilt es neu auszuloten und zu formulieren, die einer verwundeten
und erlösungsbedürftigen Welt – sowie einer sterbenden und machtlosen Kirche angemessener sind
als jede Art moralischer Überlegenheit.

Ostern – Auferstehung und Wiedergeburt

Was an Ostern häufig zu hören ist, korrespondiert mit dem, was auf vielen Trauerfeiern erklingt. Das
führe ich auch auf eine sich verändernde Bestattungskultur und eine aus virtuellen Wirklichkeiten
gespeisten Vorstellung von Leben und Tod, Himmel, Hölle, Ewigkeiten zurück. Ich habe schon öfter
– und das wäre auch für unser Forum eine Runde es Gespräches wert – mit akademischen Lehrern



darüber gesprochen: Wie gehen wir als evangelische Christen mit den Vorstellungen von Tod und
Auferstehung unserer Gemeindemitglieder – oder auch der Familien, die sich nicht mehr zur Kirche
halten – um? Die wachsende Tendenz zur anonymen Bestattung unter Bäumen – der heimliche und
offenkundige Epikureismus, den niemand freilich so nennt – haben wenig mit christlicher
Auferstehungshoffnung zu tun. Die ungefilterte stetige Rede von einer unsterblichen Seele. Die
menschliche Hülle. Das Weiterleben im Herzen der Hinterbliebenen. Das Seligsprechen am offenen
Grab.

All diese Bilder und Metaphern, die dann zu Ostern zur Tulpenzwiebel und zum Frühlingswunder
der immer erwachenden Natur werden – wenn von der Auferstehung Jesu die Rede ist. Die große
Mühe, mit der Kargheit der Botschaft vom leeren Grab umzugehen und diese Leerstelle auszuhalten,
bzw. fruchtbar zu verkündigen.

Pfingsten – Bekehrung und Erleuchtung

Was am Genus des Heiligen Geistes so verwerflich sein soll, dass er zur heiligen Geistkraft
entpersonalisiert wird, hat sich mir bisher noch nicht erschlossen. Was ist damit gewonnen? Und das
frage ich mich auch im Blick auf die Deutungen des Wirkens des Geistes zum Pfingstfest. Das
Sprachwunder wird zur Ermöglichung einer homogenen Welt – die sich plötzlich versteht und
befriedet wird. Ist das Pfingsten?

Hierzu könnte ich – der ich auch in der charismatischen Bewegung zu Hause bin – viel sagen. Will es
aber hiermit belassen. Einen Punkt muss ich aber noch ansprechen. Die Herausforderung, die sich
mit dem religiösen Pluralismus und der Indifferenz der Theologie in den Gemeinden zeigt. Glauben
Christen und Muslime an denselben Gott? Vielen Gemeindegliedern leuchten die Unterschiede nicht
ein, die die das Bekenntnis macht. … Ein großes Schweigen der christlichen Theologie, akademisch
wie kirchlich. Ich fürchte, wir würden den Migraten eher Moscheen bauen, als ihnen das
Evangelium von Jesus, dem Christus sagen…

Schließlich: Die vierte Stufe der Liebe lautet bei Bernhard von Clairvaux: Ich liebe mich um Gottes
Willen. Wenn Gottes Liebe gilt – mir, dem sündhaften, sterblichen Geschöpf wer bin ich dann, dass
ich mich dem Gefühl der Unzulänglichkeit so zu entziehen suche, dass ich mich selbst aus dem
Sumpf aller Kontingenzen ziehe? Durch Spiritualität, Moral oder Virtualität? Der einzige Grund Gott
zu lieben ist Gott und diese Liebe ist Liebe ohne Maß.

Dr. Norbert Roth, Pfarrer in München, Landessynodaler ELKB, EKD-Synodaler

Forum Kirche & Theologie e. V.

Sitz: Leipzig, VR-Nr. 8021

Funkenburgstraße 27
04109 Leipzig
info@forumkth.net

IBAN: DE47 8605 5592 1090 3536 65 BIC: WELADE8LXXX Sparkasse Leipzig

Impressum/Datenschutz

mailto:info@forumkth.net
https://www.forumkth.net/impressum-und-datenschutz/

