
Home
Tagung 2026
Wer wir sind

Wir über uns
Was wir tun
Mitglied werden
Kontakt

Hinweise für Autorinnen und Autoren

Seite wählen

Warum braucht die Kirche heute mehr Dogmatik? Der Text zeigt, dass glaubwürdige
Verkündigung klare Inhalte, kenntliche Positionen und Gottesbezug verlangt.

Warum die Frage, was wir als Christen heute zu sagen
haben, nicht nur im theologischen Studium eindringlicher
denn je gestellt werden sollte.
Das Wort Dogmatik löst üblicherweise keine Begeisterungsstürme aus. Es erzeugt eher
Abwehrreflexe. Dogmatik – das klingt nach Verknöcherung, nach Intoleranz, nach Zwang und nach
Ewiggestrigkeit, vor allem aber nach Bunkermentalität. Wenn im Studium der Theologie, der
Religionspädagogik, der kirchlichen Bildungsarbeit und der Diakonik gegenwärtig etwas nicht
gebraucht zu werden scheint, dann Dogmatik. Die Devise kann also offenbar nur lauten: Weniger
statt mehr Dogmatik!

Ich plädiere für das Gegenteil. Und zwar aus Gründen evangelischer Geistesgegenwart. Der Zustand
der Kirche, der Welt und der Theologie schreit geradezu nach mehr statt nach weniger Dogmatik. Er
schreit nach Kenntlichkeit, nach starken Identifikationen und nach engagierten, sprach- und
argumentationsfähigen evangelischen Positionierungen. Er schreit nach klugen, entschiedenen und
diskursbereiten Antworten auf die Frage, um die sich in der Dogmatik alles dreht und auf die jede
dogmatische Denkbemühung letztlich zielt. Sie lautet: „Was haben wir als Christen heute zu sagen?“
Mit anderen Worten: „Was soll der Inhalt der christlichen Verkündigung sein?“

Roadmap und Navigationshilfe

Durch das Studium der Dogmatik werden Studierende in die Lage versetzt, diese Frage zu
beantworten. Sie verschaffen sich einen Überblick über die Roadmap der Theologiegeschichte. Sie
erhalten Navigationshilfen zur Orientierung im Antwortdschungel Abertausender theologischer
Veröffentlichungen. Sie nähern sich an das an, was Andere vor ihnen gedacht und geglaubt haben
und welche Antworten sie auf die Frage gefunden haben, was eigentlich das Geheimnis und die
Quintessenz des christlichen Glaubens ausmacht. Idealerweise hilft diese Annäherung Studierenden
dabei, eigene christliche Antworten für ihre eigene Gegenwart und deren Herausforderungen zu
finden. Und zwar Studierenden aller Altersklassen. Denn eigentlich endet das Studium der
Theologie, wenn es seinem Namen Ehre macht und wirklich leidenschaftliches Streben, Eifer, Lust
und Begierde ist, erst im Angesicht der Schau Gottes in dessen Reich am Ende aller Zeiten. Und
vielleicht nicht einmal dann.

https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/tagung/
https://www.forumkth.net/#werwirsind
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns/
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns#wiewirarbeiten
https://www.forumkth.net/#mitgliedwerden
https://www.forumkth.net/kontakt/
https://www.forumkth.net/kontakt/hinweise-fuer-autorinnen-und-autoren/


Ich selbst empfinde es übrigens als großes Privileg, hauptberuflich darüber nachdenken zu dürfen,
was die Welt im Innersten und Äußersten zusammenhält, wer Jesus Christus heute für uns ist und
wie eine Kirche aussieht, die den Namen ihres Herrn verdient oder verspielt. Dass ich als
Hochschullehrer tagaus, tagein mit jungen Menschen über Gott und die Welt diskutieren darf, ist
eigentlich ein Geschenk des Himmels oder vielmehr meiner Kirche. Dass diese Kirche Kritik nicht
nur toleriert, sondern von einem Dogmatikprofessor ausdrücklich erwartet, als institutionalisierte
und also mitunter unbequeme Selbstkritik kirchlichen Redens und Handelns zu fungieren, ist ein
bemerkenswert starkes Stück.

Selbstsäkularisierung und Systemirrelevanz

Derzeit liegt mir in dem Fach, das ich lehre, vor allem eines am Herzen. Ich möchte die
Systemrelevanz der Theologie für das akademische Studium und für die evangelische Kirche ins
Bewusstsein rücken. Oder anders gesagt: ich möchte gegen die gegenwärtige Systemirrelevanz der
Theologie andenken. Wenn ich Theologie sage, dann meine ich Theologie. Ich nehme das Wort
Theologie beim Wort. Theologie bedeutet von je her Reden, Nachdenken und Nachforschen über
Gott. Nicht selten frage ich mich, ob in der Theologie eigentlich noch über Gott nachgedacht wird.
Wer mich kennt, weiß, dass diese Frage geradezu mein Mantra, fast schon eine Art Tick ist.
Angesichts des Zustands der theologischen Wissenschaft und angesichts des Zustands der Kirche
beschleicht mich manchmal der Eindruck, Kirche und Theologie seien insgeheim Proben aufs
Exempel, ob es nicht auch ohne Gott und ob es ohne Gott vielleicht sogar besser geht als mit Gott.
Mir scheint, als sei der vom Philosophen Friedrich Nietzsche vor fast anderthalb Jahrhunderten
verkündete Tod Gottes nicht nur zum Grundgefühl einer transzendental obdachlosen säkularen
Welt, sondern auch zum normativen Fundament der heutigen Theologie, vielleicht sogar mancher
Ausprägungen von Kirche geworden.

Wenn das so wäre, dann wäre das verheerend. Denn dann würde sich zeigen, dass Kirche und
Theologie sich nicht zuletzt deshalb in einer Relevanz-, Vertrauens- und Identitätskrise befinden,
weil sie sich seit Jahrzehnten durch Selbstsäkularisierung selbst gefährden und zur Unkenntlichkeit
verstümmeln, um zu überleben. Indem sie ihre Gottesvergessenheit durch Verstärkung moralischer,
politischer oder lebensweisheitlicher Kommunikation kompensieren, verschärfen sie die Misere, der
sie zu entrinnen suchen. Indem sie den immer selbstverständlicher werdenden gesellschaftlichen
Atheismus internalisieren und Theologie in Anthropologie und Dogmatik in Ethik, wenn nicht sogar
in Moralismus übersetzen, kürzen sich Theologie und Kirche programmatisch oder unwillkürlich aus
den Gleichungen des modernen Lebens heraus. Indem sie der Welt den andersweltlichen Gott
schuldig bleiben, werden sie in dieser Welt unweigerlich gegenstandslos.

Dogmatikgesättigte Ethik und protestantischer Protesttheismus

Wenn diese Diagnose stimmt, dann braucht es im theologischen, diakonischen und reli-
gionspädagogischen Studium nicht noch mehr Ethikseminare, die die künftigen Arbeiterinnen und
Arbeiter im Weinberg des Herrn fit für das moralisch und politisch korrekte Handeln machen. Es
braucht vielmehr eine dogmatikgesättigte Ethik, die den Sinn für die Grenzen des
Menschenmöglichen, für das Tragische, für das Abgründige und für die Erlösungsbedürftigkeit der
menschlichen Natur, sprich für die Sünde des Menschen nicht verloren hat. Schöpfungstheologie
und Schöpfungsethik sind aktueller denn je. Aber sie dürfen nicht blau- oder grünäugig in
Naturverehrung und Naturschutzromantik eingedampft werden. Vielmehr müssen sie die Frage
nach dem Bösen, nach der Allmacht Gottes, nach menschengemäßen Möglichkeiten der
Chaosbekämpfung und nach dem Verhältnis von Schöpferglaube und Naturwissenschaft angesichts
der Herausforderungen unserer Zeit neu stellen.



Soteriologie und Häresiologie

Mehr Dogmatik braucht es in der evangelischen Theologie der Gegenwart auch deshalb, weil es
Aufgabe einer zeitgeistkritischen Theologie ist, protesttheistisch an die Lebendigkeit und
Wirkmächtigkeit Gottes zu erinnern. Man könnte auch sagen, dass es mehr als fünfhundert Jahre
nach der Reformation mehr reformatorische Theologie, also mehr Lehrveranstaltungen über
reformatorische Identität braucht. Die Reformatoren hatten inmitten der spirituellen und
intellektuellen Sprachlosigkeit des rettungslos maroden spätmittelalterlichen Katholizismus den
göttlichen Heiland als Retter in Erinnerung gerufen, Theologie also konsequent als Soteriologie
durchbuchstabiert – und zwar so, dass weder der rettende Mensch noch die rettende Kirche noch
die rettende Gesellschaft, sondern der rettende Christus ins Zentrum der Theologie gestellt wurde.
Die Aktualität der reformatorischen Soteriologie ist also größer denn je – zumal angesichts der
Rettungsrhetoriken einer Epoche, deren implizites soteriologisches Axiom im Kielwasser Dorothee
Sölles lautet: „Christus hat keine anderen Hände als unsere Hände.“ Aus altkirchlicher und
reformatorischer Sicht ist diese Soteriologie der großen humanistischen Transformation aller
Lebensverhältnisse zutiefst häretisch. Sie ist arianisch, pelagianisch und schwärmerisch. Diese
Beobachtung legt den Verdacht nahe, dass gegenwärtig nahezu alle patristischen und
reformatorischen Häresien fröhliche Urstände feiern, ja im Sprachspiel moralischer Kommunikation
geradezu als Inbegriff von Rechtgläubigkeit gelten. Wenn das stimmt, dann muss das Phänomen der
Irrlehre neu ins Zentrum der dogmatischen Lehre rücken. Die dogmatische Reflexion darüber,
welche Formen des christlichen Glaubens den christlichen Glauben von innen heraus zu zerstören
drohen und welche Formen des christlichen Glaubens den christlichen Glauben im Geist Christi neu
beleben, ist um der christlichen Identität der christlichen Theologie willen vielleicht dringlicher und
brisanter denn je. Als Häresiologie qualifiziert Dogmatik in diesem Sinne zur ideologiekritischen
Unterscheidung der Geister. Sie sensibilisiert für problemerzeugende Lösungen und für Irrwege. Sie
schärft die evangelische Orientierung in einer Zeit, in der jedes Mittel den Zweck des Überlebens
von Kirche und Theologie zu heiligen scheint.

Fromm und fundamental

All das klingt sehr fromm, für viele vermutlich sogar hoffnungslos fundamentalistisch. Dabei ist es
nur fundamental. Nicht von ungefähr ist Fundamentaltheologie ein anderer, vielleicht sogar
schönerer, in jedem Fall aber höchst sinnvoller Name für Dogmatik. Denn wenn die Dogmatik nicht
für jede Gegenwart von neuem die Fundamente des christlichen Glaubens freilegt, droht sie zur
Totengräberin und zur Nachlassverwalterin einer vergangenen Theologie zu werden. Man müsste
dann wie weiland Friedrich Nietzsche fragen, was denn theologische Fakultäten und Kirchen noch
sind, wenn sie nicht die Grabmäler Gottes sind.

Dass eine Dogmatik, die immer neu nach dem Grund des christlichen Glaubens fragt, aufgrund ihres
fundamentalen Gottesbezugs als fromm gilt, liegt ebenfalls in der Natur der Sache. Was sonst, wenn
nicht fromm, ist jemand, der als Dogmatiker den Glauben zur Sprache bringt? Natürlich könnte es
sein, dass manche Dogmatikerinnen und Dogmatiker gar nicht wollen, dass der Glaube in der
Dogmatik in der ersten Person Singular, also im Modus der Artikulation anfechtbarer
Überzeugungen zur Sprache gebracht wird – vielleicht auch deshalb, weil sie glauben, dass der
persönliche Glaube in einem wissenschaftlichen Studium nichts zu suchen hat. Wer so denkt, könnte
Dogmatik auf Kulturwissenschaft, auf Religionswissenschaft, auf Religionspsychologie oder auf eine
Moderationstechnik des interreligiösen Dialogs reduzieren, was um des Überlebens der Theologie
an den staatlichen Universitäten nach dem erwartbaren Ende der Staats-Kirchen-Verträge ja leider
längst geschieht. Aber ein solches Verständnis von Dogmatik führt über kurz oder lang zu jenem
Relativismus, der in ethischen Debatten nach spätestens drei Minuten aufbricht, wenn der Satz fällt:
„Das muss jeder für sich selbst entscheiden.“ Will heißen: Niemand hat sich in die religiösen



Angelegenheiten Anderer einzumischen. Am besten, man tritt keinem in seiner persönlichen
spirituellen Echokammer zu nahe. Während die Sozialethik nicht selten zur Übergriffigkeit und zur
Inhaftierung Andersdenkender in normativen Gesinnungs- und Lebensstilkorridoren neigt, neigt die
Dogmatik gelegentlich allzu liberal und allzu defensiv dazu, Religion zur Privatsache zu erklären und
als theologische Akteurin gar nicht mehr kenntlich zu werden. Ohne entschiedene Positionierungen
wären Glaube und Dogmatik allerdings tot. Der Glaube bedarf einer engagierten Subjektivität, die
sich in die Nachfolge dessen zu stellen wagt, der der Weg, die Wahrheit und das Leben ist.
Andernfalls wird er beliebig und belanglos und macht er letztlich keinen Unterschied. Andernfalls ist
er zwar liberal, führt aber nicht wirklich in die innere Freiheit von Christenmenschen, die wissen,
dass sie nicht die Konfiguratorinnen und Konfiguratoren Gottes sein müssen und dass sie in ihrer
spirituellen „me-Time“ nicht mit sich und mit ihrer Spiritualität allein sind.

Trainingslager und Laboratorium im Zweistromland

Das Studium der Dogmatik muss also eine Art Trainingslager der Einübung in persönliche,
argumentativ fundierte, sprach- und diskursfähige Verkörperungen des Glaubens sein. Es muss zur
intellektuellen und spirituellen Auseinandersetzung mit den Positionierungen Anderer, also mit den
Gesprächspartnerinnen und Gesprächspartnern der Vergangenheit und der Gegenwart ermuntern.
Es muss Züge eines Laboratoriums christlicher Urteils- und Identitätsbildung tragen – idealerweise
ein ganzes theologisches Leben lang.

Im Fluss der gegenwärtigen evangelischen Dogmatik gibt es zwei Strömungen, deren eine
womöglich mächtiger ist als die andere. Die eine der beiden Strömungen ist von der Überzeugung
gespeist, dass der Himmel nicht leer und dass die Menschen nicht mit sich und ihrer moralischen
oder psychischen Kraft allein sind, sondern dass Gott ein lebendiger Akteur ist, der sich kraft seiner
Allmacht und seiner Freiheit zum menschlichen Glauben, Denken und Handeln verhalten kann. Die
andere, reißendere Strömung ist gespeist von der Überzeugung, dass der Mensch die Antwort auf
alle Fragen ist, dass Gott allenfalls eine Metapher für eine bestimmte Art von Daseinsbewältigung
darstellt, dass es also in der Theologie allenfalls um die Begegnung mit unterschiedlichen Coping-
Strategien und Weisheiten zur Bewältigung des individuellen und kollektiven Lebens und zur
Linderung der transzendentalen Obdachlosigkeit des Menschen unter einem leeren Himmel geht.

Gott und Frau Neubauer

Der Schluss der Kanzelrede, die die Umweltaktivistin Luisa Neubauer in der Passionszeit des Jahres
2021 im Berliner Dom hielt, ist für mich jedesmal, wenn ich die Schwelle zum Hörsaal oder zum
Seminarraum überschreite, Mahnung. „Gott wird uns nicht retten“, sagte Frau Neubauer seinerzeit
unter großem Applaus vieler evangelischer Christinnen und Christen. Wenn das wahr ist, sind die
Dogmatik und der christliche Glaube obsolet. Wenn das wahr ist, könnten Professorinnen und
Professoren der Dogmatik auf der Schwelle der Hörsäle und Seminarräume kehrt machen. Keine
Dogmatikvorlesung wäre dann der Rede und der Mühe wert.

Das glaube ich. Natürlich kann ich mich irren. Weil das aber nicht ausgemacht ist, sondern
ausgefochten werden muss, braucht es in Hörsälen, in Seminarräumen und nicht zuletzt in
kirchenleitender Kommunikation nicht Gesinnungskorridoraufenthaltsanweisungen, sondern den
Streit um die Wahrheit und eine Kultur der Achtsamkeit für das bessere, sachgemäßere,
christusgemäßere und geistesgegenwärtigere Argument.

Ralf Frisch ist Professor für Systematische Theologie an der Evangelischen Hochschule Nürnberg.

Der Text wurde für die Ausgabe 2/24 der „Nachrichten der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern“ verfasst. Ausgewählte Theologieprofessorinnen und -professoren bayerischer Hochschulen



stellten in diesem Heft ihr Fach vor.

Forum Kirche & Theologie e. V.

Sitz: Leipzig, VR-Nr. 8021

Funkenburgstraße 27
04109 Leipzig
info@forumkth.net

IBAN: DE47 8605 5592 1090 3536 65 BIC: WELADE8LXXX Sparkasse Leipzig

Impressum/Datenschutz

mailto:info@forumkth.net
https://www.forumkth.net/impressum-und-datenschutz/

