A Th

FORUM
KIRCHE - THEOLOGIE

e Home
e Tagung 2026
o Wer wir sind
o Wir iber uns
e Was wir tun
e Mitglied werden
e Kontakt
o Hinweise fur Autorinnen und Autoren

Seite wahlen

1

Warum braucht die Kirche heute mehr Dogmatik? Der Text zeigt, dass glaubwiirdige
Verkiindigung klare Inhalte, kenntliche Positionen und Gottesbezug verlangt.

Warum die Frage, was wir als Christen heute zu sagen
haben, nicht nur im theologischen Studium eindringlicher
denn je gestellt werden sollte.

Das Wort Dogmatik 10st iblicherweise keine Begeisterungsstiirme aus. Es erzeugt eher
Abwehrreflexe. Dogmatik - das klingt nach Verknocherung, nach Intoleranz, nach Zwang und nach
Ewiggestrigkeit, vor allem aber nach Bunkermentalitat. Wenn im Studium der Theologie, der
Religionspadagogik, der kirchlichen Bildungsarbeit und der Diakonik gegenwartig etwas nicht
gebraucht zu werden scheint, dann Dogmatik. Die Devise kann also offenbar nur lauten: Weniger
statt mehr Dogmatik!

Ich pladiere fir das Gegenteil. Und zwar aus Grinden evangelischer Geistesgegenwart. Der Zustand
der Kirche, der Welt und der Theologie schreit geradezu nach mehr statt nach weniger Dogmatik. Er
schreit nach Kenntlichkeit, nach starken Identifikationen und nach engagierten, sprach- und
argumentationsfahigen evangelischen Positionierungen. Er schreit nach klugen, entschiedenen und
diskursbereiten Antworten auf die Frage, um die sich in der Dogmatik alles dreht und auf die jede
dogmatische Denkbemithung letztlich zielt. Sie lautet: ,Was haben wir als Christen heute zu sagen?”
Mit anderen Worten: ,Was soll der Inhalt der christlichen Verkiindigung sein?“

Roadmap und Navigationshilfe

Durch das Studium der Dogmatik werden Studierende in die Lage versetzt, diese Frage zu
beantworten. Sie verschaffen sich einen Uberblick iiber die Roadmap der Theologiegeschichte. Sie
erhalten Navigationshilfen zur Orientierung im Antwortdschungel Abertausender theologischer
Veroffentlichungen. Sie nahern sich an das an, was Andere vor ihnen gedacht und geglaubt haben
und welche Antworten sie auf die Frage gefunden haben, was eigentlich das Geheimnis und die
Quintessenz des christlichen Glaubens ausmacht. Idealerweise hilft diese Annaherung Studierenden
dabei, eigene christliche Antworten fiir ihre eigene Gegenwart und deren Herausforderungen zu
finden. Und zwar Studierenden aller Altersklassen. Denn eigentlich endet das Studium der
Theologie, wenn es seinem Namen Ehre macht und wirklich leidenschaftliches Streben, Eifer, Lust
und Begierde ist, erst im Angesicht der Schau Gottes in dessen Reich am Ende aller Zeiten. Und
vielleicht nicht einmal dann.


https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/tagung/
https://www.forumkth.net/#werwirsind
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns/
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns#wiewirarbeiten
https://www.forumkth.net/#mitgliedwerden
https://www.forumkth.net/kontakt/
https://www.forumkth.net/kontakt/hinweise-fuer-autorinnen-und-autoren/

Ich selbst empfinde es uibrigens als grofSes Privileg, hauptberuflich dariiber nachdenken zu diirfen,
was die Welt im Innersten und AuRersten zusammenhalt, wer Jesus Christus heute fiir uns ist und
wie eine Kirche aussieht, die den Namen ihres Herrn verdient oder verspielt. Dass ich als
Hochschullehrer tagaus, tagein mit jungen Menschen uber Gott und die Welt diskutieren darf, ist
eigentlich ein Geschenk des Himmels oder vielmehr meiner Kirche. Dass diese Kirche Kritik nicht
nur toleriert, sondern von einem Dogmatikprofessor ausdrucklich erwartet, als institutionalisierte
und also mitunter unbequeme Selbstkritik kirchlichen Redens und Handelns zu fungieren, ist ein
bemerkenswert starkes Stuck.

Selbstsakularisierung und Systemirrelevanz

Derzeit liegt mir in dem Fach, das ich lehre, vor allem eines am Herzen. Ich mochte die
Systemrelevanz der Theologie fiir das akademische Studium und fur die evangelische Kirche ins
Bewusstsein rucken. Oder anders gesagt: ich mochte gegen die gegenwartige Systemirrelevanz der
Theologie andenken. Wenn ich Theologie sage, dann meine ich Theologie. Ich nehme das Wort
Theologie beim Wort. Theologie bedeutet von je her Reden, Nachdenken und Nachforschen tiber
Gott. Nicht selten frage ich mich, ob in der Theologie eigentlich noch uber Gott nachgedacht wird.
Wer mich kennt, weil3, dass diese Frage geradezu mein Mantra, fast schon eine Art Tick ist.
Angesichts des Zustands der theologischen Wissenschaft und angesichts des Zustands der Kirche
beschleicht mich manchmal der Eindruck, Kirche und Theologie seien insgeheim Proben aufs
Exempel, ob es nicht auch ohne Gott und ob es ohne Gott vielleicht sogar besser geht als mit Gott.
Mir scheint, als sei der vom Philosophen Friedrich Nietzsche vor fast anderthalb Jahrhunderten
verkindete Tod Gottes nicht nur zum Grundgefiihl einer transzendental obdachlosen sakularen
Welt, sondern auch zum normativen Fundament der heutigen Theologie, vielleicht sogar mancher
Auspragungen von Kirche geworden.

Wenn das so ware, dann ware das verheerend. Denn dann wirde sich zeigen, dass Kirche und
Theologie sich nicht zuletzt deshalb in einer Relevanz-, Vertrauens- und Identitatskrise befinden,
weil sie sich seit Jahrzehnten durch Selbstsakularisierung selbst gefahrden und zur Unkenntlichkeit
verstuimmeln, um zu iiberleben. Indem sie ihre Gottesvergessenheit durch Verstarkung moralischer,
politischer oder lebensweisheitlicher Kommunikation kompensieren, verscharfen sie die Misere, der
sie zu entrinnen suchen. Indem sie den immer selbstverstandlicher werdenden gesellschaftlichen
Atheismus internalisieren und Theologie in Anthropologie und Dogmatik in Ethik, wenn nicht sogar
in Moralismus ubersetzen, kurzen sich Theologie und Kirche programmatisch oder unwillkurlich aus
den Gleichungen des modernen Lebens heraus. Indem sie der Welt den andersweltlichen Gott
schuldig bleiben, werden sie in dieser Welt unweigerlich gegenstandslos.

Dogmatikgesattigte Ethik und protestantischer Protesttheismus

Wenn diese Diagnose stimmt, dann braucht es im theologischen, diakonischen und reli-
gionspadagogischen Studium nicht noch mehr Ethikseminare, die die kiinftigen Arbeiterinnen und
Arbeiter im Weinberg des Herrn fit fur das moralisch und politisch korrekte Handeln machen. Es
braucht vielmehr eine dogmatikgesattigte Ethik, die den Sinn fir die Grenzen des
Menschenmoglichen, fiir das Tragische, fur das Abgrundige und fur die Erlosungsbedurftigkeit der
menschlichen Natur, sprich fur die Sunde des Menschen nicht verloren hat. Schopfungstheologie
und Schopfungsethik sind aktueller denn je. Aber sie durfen nicht blau- oder grunaugig in
Naturverehrung und Naturschutzromantik eingedampft werden. Vielmehr missen sie die Frage
nach dem Bosen, nach der Allmacht Gottes, nach menschengemafien Moglichkeiten der
Chaosbekampfung und nach dem Verhaltnis von Schopferglaube und Naturwissenschaft angesichts
der Herausforderungen unserer Zeit neu stellen.



Soteriologie und Haresiologie

Mehr Dogmatik braucht es in der evangelischen Theologie der Gegenwart auch deshalb, weil es
Aufgabe einer zeitgeistkritischen Theologie ist, protesttheistisch an die Lebendigkeit und
Wirkmachtigkeit Gottes zu erinnern. Man konnte auch sagen, dass es mehr als fiinfhundert Jahre
nach der Reformation mehr reformatorische Theologie, also mehr Lehrveranstaltungen uber
reformatorische Identitat braucht. Die Reformatoren hatten inmitten der spirituellen und
intellektuellen Sprachlosigkeit des rettungslos maroden spatmittelalterlichen Katholizismus den
gottlichen Heiland als Retter in Erinnerung gerufen, Theologie also konsequent als Soteriologie
durchbuchstabiert - und zwar so, dass weder der rettende Mensch noch die rettende Kirche noch
die rettende Gesellschaft, sondern der rettende Christus ins Zentrum der Theologie gestellt wurde.
Die Aktualitat der reformatorischen Soteriologie ist also grofSer denn je - zumal angesichts der
Rettungsrhetoriken einer Epoche, deren implizites soteriologisches Axiom im Kielwasser Dorothee
Solles lautet: ,Christus hat keine anderen Hande als unsere Hande.” Aus altkirchlicher und
reformatorischer Sicht ist diese Soteriologie der grofSen humanistischen Transformation aller
Lebensverhaltnisse zutiefst haretisch. Sie ist arianisch, pelagianisch und schwarmerisch. Diese
Beobachtung legt den Verdacht nahe, dass gegenwartig nahezu alle patristischen und
reformatorischen Haresien frohliche Urstande feiern, ja im Sprachspiel moralischer Kommunikation
geradezu als Inbegriff von Rechtglaubigkeit gelten. Wenn das stimmt, dann muss das Phanomen der
Irrlehre neu ins Zentrum der dogmatischen Lehre rucken. Die dogmatische Reflexion daruber,
welche Formen des christlichen Glaubens den christlichen Glauben von innen heraus zu zerstoren
drohen und welche Formen des christlichen Glaubens den christlichen Glauben im Geist Christi neu
beleben, ist um der christlichen Identitat der christlichen Theologie willen vielleicht dringlicher und
brisanter denn je. Als Haresiologie qualifiziert Dogmatik in diesem Sinne zur ideologiekritischen
Unterscheidung der Geister. Sie sensibilisiert fur problemerzeugende Losungen und fur Irrwege. Sie
scharft die evangelische Orientierung in einer Zeit, in der jedes Mittel den Zweck des Uberlebens
von Kirche und Theologie zu heiligen scheint.

Fromm und fundamental

All das klingt sehr fromm, fiir viele vermutlich sogar hoffnungslos fundamentalistisch. Dabei ist es
nur fundamental. Nicht von ungefahr ist Fundamentaltheologie ein anderer, vielleicht sogar
schonerer, in jedem Fall aber hochst sinnvoller Name fir Dogmatik. Denn wenn die Dogmatik nicht
fur jede Gegenwart von neuem die Fundamente des christlichen Glaubens freilegt, droht sie zur
Totengraberin und zur Nachlassverwalterin einer vergangenen Theologie zu werden. Man musste
dann wie weiland Friedrich Nietzsche fragen, was denn theologische Fakultaten und Kirchen noch
sind, wenn sie nicht die Grabmaler Gottes sind.

Dass eine Dogmatik, die immer neu nach dem Grund des christlichen Glaubens fragt, aufgrund ihres
fundamentalen Gottesbezugs als fromm gilt, liegt ebenfalls in der Natur der Sache. Was sonst, wenn
nicht fromm, ist jemand, der als Dogmatiker den Glauben zur Sprache bringt? Naturlich konnte es
sein, dass manche Dogmatikerinnen und Dogmatiker gar nicht wollen, dass der Glaube in der
Dogmatik in der ersten Person Singular, also im Modus der Artikulation anfechtbarer
Uberzeugungen zur Sprache gebracht wird - vielleicht auch deshalb, weil sie glauben, dass der
personliche Glaube in einem wissenschaftlichen Studium nichts zu suchen hat. Wer so denkt, konnte
Dogmatik auf Kulturwissenschaft, auf Religionswissenschaft, auf Religionspsychologie oder auf eine
Moderationstechnik des interreligiésen Dialogs reduzieren, was um des Uberlebens der Theologie
an den staatlichen Universitaten nach dem erwartbaren Ende der Staats-Kirchen-Vertrage ja leider
langst geschieht. Aber ein solches Verstandnis von Dogmatik fithrt iber kurz oder lang zu jenem
Relativismus, der in ethischen Debatten nach spatestens drei Minuten aufbricht, wenn der Satz fallt:
»Das muss jeder fiir sich selbst entscheiden.” Will heiSen: Niemand hat sich in die religiosen



Angelegenheiten Anderer einzumischen. Am besten, man tritt keinem in seiner personlichen
spirituellen Echokammer zu nahe. Wahrend die Sozialethik nicht selten zur Ubergriffigkeit und zur
Inhaftierung Andersdenkender in normativen Gesinnungs- und Lebensstilkorridoren neigt, neigt die
Dogmatik gelegentlich allzu liberal und allzu defensiv dazu, Religion zur Privatsache zu erklaren und
als theologische Akteurin gar nicht mehr kenntlich zu werden. Ohne entschiedene Positionierungen
waren Glaube und Dogmatik allerdings tot. Der Glaube bedarf einer engagierten Subjektivitat, die
sich in die Nachfolge dessen zu stellen wagt, der der Weg, die Wahrheit und das Leben ist.
Andernfalls wird er beliebig und belanglos und macht er letztlich keinen Unterschied. Andernfalls ist
er zwar liberal, fihrt aber nicht wirklich in die innere Freiheit von Christenmenschen, die wissen,
dass sie nicht die Konfiguratorinnen und Konfiguratoren Gottes sein miissen und dass sie in ihrer
spirituellen ,, me-Time" nicht mit sich und mit ihrer Spiritualitat allein sind.

Trainingslager und Laboratorium im Zweistromland

Das Studium der Dogmatik muss also eine Art Trainingslager der Einubung in personliche,
argumentativ fundierte, sprach- und diskursfahige Verkorperungen des Glaubens sein. Es muss zur
intellektuellen und spirituellen Auseinandersetzung mit den Positionierungen Anderer, also mit den
Gesprachspartnerinnen und Gesprachspartnern der Vergangenheit und der Gegenwart ermuntern.
Es muss Zige eines Laboratoriums christlicher Urteils- und Identitatsbildung tragen - idealerweise
ein ganzes theologisches Leben lang.

Im Fluss der gegenwartigen evangelischen Dogmatik gibt es zwei Stromungen, deren eine
womoglich méachtiger ist als die andere. Die eine der beiden Stromungen ist von der Uberzeugung
gespeist, dass der Himmel nicht leer und dass die Menschen nicht mit sich und ihrer moralischen
oder psychischen Kraft allein sind, sondern dass Gott ein lebendiger Akteur ist, der sich kraft seiner
Allmacht und seiner Freiheit zum menschlichen Glauben, Denken und Handeln verhalten kann. Die
andere, reifSendere Stromung ist gespeist von der Uberzeugung, dass der Mensch die Antwort auf
alle Fragen ist, dass Gott allenfalls eine Metapher fur eine bestimmte Art von Daseinsbewaltigung
darstellt, dass es also in der Theologie allenfalls um die Begegnung mit unterschiedlichen Coping-
Strategien und Weisheiten zur Bewaltigung des individuellen und kollektiven Lebens und zur
Linderung der transzendentalen Obdachlosigkeit des Menschen unter einem leeren Himmel geht.

Gott und Frau Neubauer

Der Schluss der Kanzelrede, die die Umweltaktivistin Luisa Neubauer in der Passionszeit des Jahres
2021 im Berliner Dom hielt, ist fiir mich jedesmal, wenn ich die Schwelle zum Horsaal oder zum
Seminarraum uberschreite, Mahnung. ,,Gott wird uns nicht retten”, sagte Frau Neubauer seinerzeit
unter grofSem Applaus vieler evangelischer Christinnen und Christen. Wenn das wahr ist, sind die
Dogmatik und der christliche Glaube obsolet. Wenn das wahr ist, konnten Professorinnen und
Professoren der Dogmatik auf der Schwelle der Horsale und Seminarraume kehrt machen. Keine
Dogmatikvorlesung ware dann der Rede und der Mithe wert.

Das glaube ich. Naturlich kann ich mich irren. Weil das aber nicht ausgemacht ist, sondern
ausgefochten werden muss, braucht es in Horsalen, in Seminarraumen und nicht zuletzt in
kirchenleitender Kommunikation nicht Gesinnungskorridoraufenthaltsanweisungen, sondern den
Streit um die Wahrheit und eine Kultur der Achtsamkeit fur das bessere, sachgemaliere,
christusgemalere und geistesgegenwartigere Argument.

Ralf Frisch ist Professor fiir Systematische Theologie an der Evangelischen Hochschule Niirnberg.

Der Text wurde fiir die Ausgabe 2/24 der ,Nachrichten der Evangelisch-Lutherischen Kirche in
Bayern” verfasst. Ausgewdhlte Theologieprofessorinnen und -professoren bayerischer Hochschulen



stellten in diesem Heft ihr Fach vor.

Forum Kirche & Theologie e. V.

Sitz: Leipzig, VR-Nr. 8021

Funkenburgstralse 27
04109 Leipzig

info@forumkth.net

IBAN: DE47 8605 5592 1090 3536 65 BIC: WELADESLXXX Sparkasse Leipzig

Impressum/Datenschutz



mailto:info@forumkth.net
https://www.forumkth.net/impressum-und-datenschutz/

