
Home
Tagung 2026
Wer wir sind

Wir über uns
Was wir tun
Mitglied werden
Kontakt

Hinweise für Autorinnen und Autoren

Seite wählen

Wie kann Glaube Orientierung geben, wenn die Gesellschaft
auseinanderdriftet? Ein Blick auf Freiheit, Fürbitte und den alten Auftrag,
der Stadt Bestes zu suchen.

Vom Wert des Glaubens
Die Rolle des Christentums in pluraler Gesellschaft
von Ulrich H.J. Körtner [1]

I
Was hält unsere Gesellschaft, was unsere Demokratie noch im Innersten zusammen? Wie befinden
uns weltweit in einer Zeit multipler Krisen, die den Zusammenhalt der einzelnen Gesellschaften wie
auch der internationalen Völkergemeinschaft auf eine harte Probe stellen. Das erfüllt viele von uns
mit großer Sorge. Es gibt eine Verschiebung vom Konsens zum Konflikt und erkennbare Tendenzen
einer sozialen wie auch politischen und weltanschaulichen Spaltung der Gesellschaft. Innerhalb der
westlichen, vom Erbe der Aufklärung und der Idee der freiheitlichen Demokratie geprägten Welt
treten Risse auf, die sich im schlimmsten Fall zu unüberwindbaren Gräben vertiefen könnten, wenn
sich die Kräfte, die auf Disruption und die Aufkündigung demokratischer Konsense setzen,
weltpolitisch durchsetzen sollten.

Auch innerhalb Europas lassen sich Gefahren für die Demokratie erkennen, die nicht nur eine
Staats-, sondern auch eine Lebensform ist. Gefahren drohen nicht nur von populistischen Kräften
von rechts wie von links, sondern auch durch eine zunehmende Fragmentierung der Gesellschaft.
Pluralismus und Diversität, deren vielfältige Ursachen hier nicht im Einzelnen nachzuzeichnen sind,
zeigen ein Doppelgesicht. Kulturelle, weltanschauliche und religiöse Vielfalt kann als Bereicherung,
aber auch als Bedrohung empfunden werden. Populistische Programme, welche die Sehnsucht nach
Heimat und den vergangenen Zeiten einer homogenen Gesellschaft stillen wollen, reagieren auf
identitätspolitische Konflikte. Gleichzeitig schüren sie diese aber und gefährden damit erst recht den
gesellschaftlichen Zusammenhalt.

II
Ein Reizwort in dieser Gemengelage ist der Begriff der Leitkultur. Manche lehnen ihn aus

https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/tagung/
https://www.forumkth.net/#werwirsind
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns/
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns#wiewirarbeiten
https://www.forumkth.net/#mitgliedwerden
https://www.forumkth.net/kontakt/
https://www.forumkth.net/kontakt/hinweise-fuer-autorinnen-und-autoren/


prinzipiellen Gründen ab. Tatsächlich ist er nicht unproblematisch, genauso übrigens, wie der
Begriff der Wertegemeinschaft. „Werte“, so warnt der Philosoph Krysztof Michalski, „verbinden
nicht, Werte trennen.“ Auch der evangelische Theologe Eberhard Jüngel kritisiert die „Tyrannei der
Werte“, weil jedes Wertdenken seiner Tendenz nach eminent aggressiv sei. „Nicht das Sein der
Werte“ – so Jüngel –, „wohl aber die Realisierung der Werte führt leicht zum Rigorismus, ja
Fanatismus im Blick auf einen bestimmten Wert.“ Die Rhetorik der Werte führt dazu, Ethik „als
Mittel des ‚Rechthabens’“ einzusetzen (Max Weber). Die Berufung auf Werte führt zur Abgrenzung
gegenüber irgendwelchen „Anderen“, die aus der eigenen Gemeinschaft ausgeschlossen werden;
„erst durch diese Ausschließung“ – so nochmals Michalski – „wird eine bestimmte, wird jede
menschliche Gemeinschaft zu dem, was sie ist, bekommt sie ihren spezifischen Charakter“.

Gleichwohl halte ich eine breite Debatte darüber, was unsere kulturell und weltanschaulich plurale
Gesellschaft im Innersten zusammenhält, durchaus für wünschenswert. Was sind die Ligaturen (Rolf
Dahrendorf) eines modernen, säkularen Österreich oder Deutschland, die längst zu
Einwanderungsländern geworden sind? Was sind die inneren Bindekräfte in Europa und der
Europäischen Union? In früheren Epochen spielte die Religion eine dominante Rolle, so wie dies in
islamischen Ländern auch heute noch der Fall ist. Im sogenannten christlichen Abendland waren
Kirche und Christentum die staatstragende Religion.

Das hat sich in Folge von Aufklärung, Französischer Revolution und der politischen Umwälzungen
der zurückliegenden beiden Jahrhunderte grundlegend geändert. Aber auch die Zeit der großen
säkularen politischen Ideologien ist vorüber. Gleichwohl bleiben auch der säkulare, demokratische
Rechtsstaat und eine pluralistische Gesellschaft auf Bindekräfte angewiesen, die über die bloße
Befolgung von Rechtsvorschriften und materielle Bedürfnisbefriedigung hinausgehen. Das
Christentum kann hier eine gemeinwohlfördernde Rolle spielen.

Der katholische Theologe Paul Michael Zulehner unterscheidet allerdings zu Recht zwischen
„christlich“ und „christentümlich“. Wer den umstrittenen Begriff einer Leitkultur auf christliche
Feiertage, Sonntagsruhe und Gipfelkreuze reduziert, entleert das Christentum, das alle kulturellen
und nationalen Grenzen übersteigt und dessen Ethik der Nächsten-, Fremden- und Feindesliebe in
der Nachfolge Christi universalistisch ist. Solidarität mit den Schwachen, die es übrigens nicht nur
an den Rändern der Gesellschaft, sondern auch in ihrer Mitte gibt, Achtung und Wertschätzung statt
Ausgrenzung und die Beteiligung an der Suche nach dem, was dem Gemeinwohl dient, gehören –
ungeachtet der massiven Krise der Kirchen – zu den Prägekräften des Christentums. Sie gilt es zu
stärken. Hier kommt es auf jeden Einzelnen, aber auch auf die Kirchen und ihre Gemeinden an.

III
Beginnen wir daher mit der Frage, was die plurale Demokratie im Innersten zusammenhält, bei uns
selbst. Was verbindet Christenmenschen in der Demokratie, und was verbindet sie in der Kirche? Es
sind nicht gemeinsame Werte, wenn sie für sich genommen werden, und sei es auch die
Überzeugung von der Unantastbarkeit der Menschenwürde und die Hochachtung der
Menschenrechte, so gewiss sie aus unserem christlichen Glauben folgt. Schon gar nicht heißt unser
Glaube Demokratie, wie der Slogan der NEOS einer der jetzigen Regierungsparteien in Österreich
lautet, um ein Unterrichtsfach Demokratie in den Schulen einzuführen.

Was Christenmenschen verbindet, ist Gott, der in Christus Mensch geworden ist, gekreuzigt und von
den Toten auferweckt wurde. Was sie verbindet, ist der Geist Gottes, der im Glauben wirksam ist.
Was sie verbindet, ist die Taufe auf den dreieinigen Gott. Getragen von der Gewissheit, dass Gott
Menschen verbindet und in der Welt als seiner Schöpfung wirkt, sollen und wollen sich auch
Christenmenschen als Bürgerinnen und Bürger im demokratischen Gemeinwesen und für die



Demokratie als Regierungs- und Lebensform einsetzen.

Dass es der gemeinsame Glaube ist, der in der Kirche verbindet, und nicht Werte oder politische
Überzeugungen, nötigt zu einer wichtigen Unterscheidung. In ihrer Verkündigung gibt die Kirche
„menschlicher Verantwortung ein geistliches Fundament. Politische Überzeugung und christlicher
Glaube sind“ jedoch „nicht identisch“, wie es in der 1985 veröffentlichten EKD-Denkschrift
„Evangelische Kirche und freiheitliche Demokratie“ heißt. „Damit Leben und Handeln in der
menschlichen Freiheit bleiben, auf welche die Demokratie gründet, muß die Kirche über diesen
befreienden Unterschied wachen.“

Die Bejahung der Demokratie, einer freiheitlichen Rechtsordnung und der Einsatz für ihre
Verteidigung durch die Kirchen ist nicht damit zu begründen, dass es sich um eine christliche
Staatsform handelt, auch nicht mit dem Hinweis auf demokratische Strukturen in der presbyterial-
synodalen Verfassung evangelischer Kirchen und der Idee des Priestertums aller Gläubigen. Der
moderne demokratische Staat ist ein säkulares Gebilde. Sein Recht geht vom Staatsvolk, nicht von
Gott aus. Es gibt aber Konvergenzen zwischen moderner Demokratie und Menschenrechten auf der
einen und dem christlichen Glauben und dem Evangelium auf der anderen Seite. Als Lebensform ist
die Demokratie eingebettet „in eine politische Kultur, in der die Bürgerinnen und Bürger sich
gegenseitig als Freie und Gleiche anerkennen und achten. […] Eine solche politische Kultur ist“, wie
es in einem Impulspapier der Evangelischen Kirche in Deutschland aus dem Jahr 2017 heißt, „nicht
selbstverständlich gegeben, sie muss immer wieder neu errungen und verteidigt werden. In diesem
Auftrag erkennen Christinnen und Christen ihre eigene, im befreienden Evangelium von Jesus
Christus verankerte Berufung wieder.“

IV
Drei Bibelworte sind es, die ich in diesem Zusammenhang für wegweisend halte. Das erste finden
wir bei Paulus im Galaterbrief. Er schreibt: „Zur Freiheit hat uns Christus befreit! So steht nun fest
und lasst euch nicht wieder das Joch der Knechtschaft auflegen!“ (Gal 5,1) Das Evangelium von
Jesus Christus und von der anbrechenden Gottesherrschaft ist eine Botschaft der Freiheit, der
Gleichheit und der Brüderlichkeit. Unbeschadet der antikirchlichen, um nicht zu sagen auch
christentumsfeindlichen Tendenzen der Französischen Revolution, besteht doch zwischen der
revolutionären Parole von Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit – bzw. Geschwisterlichkeit – und
der Freiheitsbotschaft des Evangeliums eine grundlegende Nähe.

Freiheit im christlichen Sinne ist freilich eine Gabe Gottes, weil wir, die wir in unserer Selbstsucht
und Gottvergessenheit verstrickt sind, zu ihr allererst befreit werden müssen. Auch ist in der
Kirchengeschichte immer wieder die Versuchung präsent gewesen, die durch Christus geschenkte
Freiheit auf das Gebiet der religiösen Innerlichkeit zu beschränken, statt ihre gesellschaftlichen und
politischen Konsequenzen ernst zu nehmen.

Freiheit im Sinne des Evangeliums ist zu unterscheiden von modernen Freiheitsvorstellungen, die
auf einen radikalen Individualismus hinauslaufen, der die persönlichen oder Gruppeninteressen über
das Gemeinwohl stellt. In der Kirche als Leib Christi lässt sich Freiheit nur in Gemeinschaft
realisieren. Freiheit geht mit Liebe und Verantwortung einher. Sie weiß sich verpflichtet, die
Freiheit des Anderen zu achten und zu schützen, so wie es Paulus im Konflikt zwischen der im
Glauben vermeintlich Starken und Schwachen in Korinth vorführt. Kongenial schreibt Luther, dass
ein Christenmensch ein freier Herr und niemandem untertan ist, zugleich aber ein Knecht und
jedermann untertan.

Christen bejahen den Staat im Sinne von Römer 13 als göttliche Anordnung. Er hat, wie es in der
Barmer Theologischen Erklärung von 1934 heißt, die Aufgabe, „in der noch nicht erlösten Welt, in



der auch die Kirche steht, nach dem Maß menschlicher Einsicht und menschlichen Vermögens unter
Androhung und Ausübung von Gewalt für Recht und Frieden zu sorgen“ (Barmen V). Wenn wir
freilich heute von dieser dem Staat „nach göttlicher Anordnung“ zukommenden Aufgabe sprechen,
„dann richtet sich diese ‚Anordnung‘ in einer Demokratie in erster Linie an die politische
Verantwortung der Bürger, die den Staat bilden. Die Art und Weise, wie der Staat durch die
Staatsorgane seine Aufgabe wahrnimmt, ist von der politischen Verantwortung der Bürger
abgeleitet; sie ist ihr nicht übergeordnet“ (EKD-Denkschrift „Evangelische Kirche u. freiheitliche
Demokratie“ [1985], S. 17).

V
Zur politischen Verantwortung der Bürger gehört nach christlichem Verständnis auch das Gebet.
Damit komme ich zu dem zweiten angekündigten Bibelwort. Der 1. Timotheusbrief fordert die
Christen vor allen anderen Dingen „Bitte, Gebet, Fürbitte und Danksagung für alle Menschen“ tun
sollen, auch „für Könige und für alle Obrigkeit, damit wir ein ruhiges Leben führen können in aller
Frömmigkeit und Ehrbarkeit“ (1Tim 2,1f.)

Das klingt auf den ersten Blick nach einem Rückzug in die fromme Innerlichkeit und einem
verbürgerlichten Christentum. Aber man lese genau! Die Bitte für Könige und alle Obrigkeit steht
nicht an erster, sondern an zweiter Stelle. An erster steht die Bitte, das Gebet, die Fürbitte und die
Danksagung für alle Menschen! Bitte, Fürbitte und Danksagung – notabene – für alle! Also nicht nur
für Gemeindemitglieder, auch nicht nur für Menschen mit deutschem oder österreichischen Pass,
sondern wirklich für alle, die in diesem Land leben! Und auch nicht nur für die, denen wir uns
weltanschaulich, kulturell oder sonstwie verbunden fühlen, sondern auch für die, die uns weniger
nahestehen. Auch für die, die uns nicht sympathisch sind. Auch für die, die politisch anders denken
als wir. Auch für den politischen Gegner, mit dem wir zwar gehörig streiten können, den wir aber
nicht zum vernichtungswürdigen Feind erklären dürfen.

Wer so für anderen betet, wird damit auch zu einem diesem Gebet entsprechenden Leben und
Handeln zugerüstet. Und in diesem Sinne ist es eine höchst politische – um nicht zu sagen
demokratiepolitische Aufgabe, unsere Politikerinnen und Politiker im doppelten Sinne des Wortes
ins Gebet zu nehmen. Eben: für sie, die als vom Volk gewählte in unser aller Namen bereit sind,
politische Verantwortung zu tragen. Mit dem Gebet für diese Menschen verträgt sich
Politikverachtung und Politikerverachtung nicht. Politiker ins Gebet nehmen heißt aber auch, dass
die Kirche und einzelne Christenmenschen öffentlich das Wort in politischen Fragen ergreifen, ohne
in Parteipolitik zu verfallen.

VI
Und damit komme ich zum dritten Bibelwort. Es ist das bekannte Prophetenwort aus Jeremia 29,7:
„Suchet der Stadt Bestes, dahin ich euch habe wegführen lassen, und betet für sie zum Herrn; denn
wenn’s ihr wohlergeht, so geht’s auch euch gut.“ Diese Aufforderung geht an die Jüdinnen und
Juden im babylonischen Exil. Sie sollen für die fremde Stadt und ihre Bewohner beten, die Stadt
ihrer Feinde, die fremde Götter verehren! Um wieviel mehr gilt dieses Wort uns in unserem
demokratischen Staat. Im Beten und im Tun sollen Christenmenschen dem Gemeinwohl dienen und
auf das Wohl des Ganzen bedacht sein.

In Zeiten sich verschärfender gesellschaftlicher und politischer Konflikte ist die Mahnung des
Propheten Jeremia alles andere als trivial. In der Demokratie ist der Konflikt eigentlich der
Normalfall. Konflikte lassen sich aber zivilisiert und demokratisch nur auf dem Boden eines
Grundkonsenses ausfechten, bei dem nicht Einzel- und Gruppeninteressen über dem Staatsganzen



stehen. Der Stadt Bestes zu suchen schließt die Bereitschaft zur Zusammenarbeit, zum Miteinander
und auch zum Kompromiss ein. Gewiss gibt es faule Kompromisse, nicht nur in der Politik. Aber es
gibt auch eine Würde des Kompromisses, die aus der Einsicht herrührt, dass wir alle nicht nur
irrtumsfähig sind, sondern auch zum Bösen fähig und auf Gottes Vergebung angewiesen sind.

Die Freiheit, zu der wir befreit sind, das Gebet für das Gemeinwesen und alle, die darin leben, sowie
die Bereitschaft, der Stadt Bestes zu suchen – das ist der Dreiklang, wenn es darum geht, aus
christlicher Verantwortung alle Kräfte zu stärken, die das Verbindende in der Demokratie über das
Trennende stellen.

Endnote

Referat auf der Veranstaltung „Vom Wert des Glaubens. Die Rolle des Christentums in pluraler1.
Gesellschaft“ (mit Detlef Pollack, Ulrich H.J. Körtner und Regina Polak) an der Universität
Graz (Institut für Moraltheologie), 13.11.2025.
↑

Forum Kirche & Theologie e. V.

Sitz: Leipzig, VR-Nr. 8021

Funkenburgstraße 27
04109 Leipzig
info@forumkth.net

IBAN: DE47 8605 5592 1090 3536 65 BIC: WELADE8LXXX Sparkasse Leipzig

Impressum/Datenschutz

mailto:info@forumkth.net
https://www.forumkth.net/impressum-und-datenschutz/

