
Home
Tagung 2026
Wer wir sind

Wir über uns
Was wir tun
Mitglied werden
Kontakt

Hinweise für Autorinnen und Autoren

Seite wählen

Der Verlust des Christentums verändert mehr als Religion: Er gefährdet Menschenwürde,
Sinnhorizont und kulturelle Identität Europas.

Was ohne das Christentum fehlt
An prominenter Stelle, auf der Titelseite der Frankfurter Allgemeinen Sonntagszeitung vom
22.12.2024, fragte Reinhard Bingener: „Was würde fehlen ohne ihn?“ – ohne Gott und Christus?
Bingener diagnostiziert in seinem lesenswerten Artikel den Rückgang des Glaubens an Gott und den
tiefer werdenden Bruch mit der christlichen Tradition in der Gesellschaft.

Den Anfang dieser Entwicklung sieht er mit Foucault in der frühen Neuzeit. Mit dem Beginn der
modernen Wissenschaften ändere sich das Verhältnis zur Welt. Aber diese populäre Sichtweise
greift zu kurz. Denn Galilei beispielsweise war gläubiger Katholik, und Kepler schrieb über die
Wissenschaft, ihr wichtigstes Ziel sollte es sein, „die rationale Ordnung zu entdecken, die ihr von
Gott aufgeprägt worden ist und die er uns in der Mathematik geoffenbart hat.“ Von einem
prinzipiellen Gegensatz zum christlichen Glauben ist in der Frühzeit der modernen europäischen
Wissenschaft wenig zu erkennen.

Das ändert sich erst ab dem 19. Jahrhundert. Nun kommt es, besonders im Zuge derFranzösischen
Revolution, zu einem scharfen Gegensatz zwischen einem radikalisierten Zweig der Aufklärung und
den Kirchen. Insbesondere die katholische Kirche nahm als Reaktion auf die Christenverfolgung im
revolutionären Frankreich eine Abwehrhaltung gegen die Moderne ein. Denn mit den Jakobinern
beginnt eine Linie säkularen Denkens in Europa, die das Christentum auf eine ganz bestimmte
Weise beerben will. Shmuel N. Eisenstadt nennt sie die Umwandlung der christlichen Eschatologie
in säkulare Zukunftsvisionen. Gemeint ist, dass die endzeitliche Vollendung der Schöpfung durch
Gott nun dem menschlichen Handeln als Aufgabe zugewiesen wird. Der Himmel soll auf die Erde
geholt werden. Er wird in eine irdische Zukunft verlegt, die auf dem Weg des Fortschritts
verwirklicht werden soll. Die marxistische Geschichtsphilosophie ist der deutlichste Ausdruck dieses
Denken, aber auch technizistische Utopien gehören in diesen Zusammenhang, bis hin zum
Transhumanismus unserer Tage. Selbst die völkischen Träume von einer idealen Volksgemeinschaft
imaginieren eine Form von innerweltlicher Erlösung.

Quasi-Religionen

Ganz zu Recht hat deshalb Eric Voegelin schon 1938 den Kommunismus und den
Nationalsozialismus als „politische Religionen“ bezeichnet. Sie sind die Extremform eines
Phänomens, das in der europäischen Moderne die Rückseite der schwindenden Bedeutung der

https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/
https://www.forumkth.net/tagung/
https://www.forumkth.net/#werwirsind
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns/
https://www.forumkth.net/home/wir-ueber-uns#wiewirarbeiten
https://www.forumkth.net/#mitgliedwerden
https://www.forumkth.net/kontakt/
https://www.forumkth.net/kontakt/hinweise-fuer-autorinnen-und-autoren/


christlichen Tradition bildet: die Entstehung immer neuer Quasi-Religionen. Es sind kulturelle
Phänomene und Bewegungen, die Funktionen von Religion wie Sinnstiftung, Weltverstehen,
normative Orientierungen und Antworten auf existenzielle Fragen übernehmen wollen, ohne jedoch
einen Transzendenzbezug zu haben. Quasi-Religionen sind nicht notwendigerweise politisch. Das
Feld der Esoterik ist voller quasi-religiöser Denkweisen, aber auch in Sport, Popkultur, Film und
Konsumwerbung sind quasi-religiöse Phänomene vielfach beschrieben worden. Die verbreitete Rede
von Spiritualität und die synkretistischen, meist oberflächlich bleibenden Selbstbedienungen bei
verschiedenen Religionen, besonders gerne fernöstlichen, kommen hinzu. In politischer Hinsicht ist
die Wokeness-Bewegung mit ihrer Imagination einer gänzlich diskriminierungsfreien Gesellschaft,
ihrem Anspruch auf eine neue Lebensweise und ihren Forderungen nach innerer Selbsterforschung
und öffentlichen Schuldbekenntnissen das jüngste Beispiel quasi-religiösen Denkens.

Der Relevanzverlust der christlichen Kirchen führt offenkundig nicht zu einer religionslosen
Gesellschaft, und dies nicht nur wegen der Angehörigen anderer großer Religionen, die in
Deutschland und Europa zugewandert sind. Es scheint, dass religiöse Bedürfnisse sich letztlich
andere Wege suchen. Nicht selten spielen dabei Rudimente christlichen Denkens eine Rolle, wenn
sie auch vielfach unbegriffen bleiben. Manchmal möchte man meinen, es seien wieder so viele Engel
zu sehen wie zu Zeiten des Barock. Und der Jakobsweg ist voller Wanderer. Kein Grund zur Sorge
also? Überlebt das Christentum womöglich undercover, in neuen außerkirchlichen Formen von
Spiritualität?

Bedrohte Menschenwürde

So einfach ist wohl nicht. Die zentrale Frage ist: Was wird aus den tiefsten normativen Fundamenten
der europäischen Kultur, wenn die christliche Glaubensbindung schwindet? Was wird aus vor allem
aus der Vorstellung von der gleichen Würde aller Menschen? Christlich begründet sie sich aus der
Geschöpflichkeit und Gottesebenbildlichkeit des Menschen. Säkulare Begründungen stehen dagegen
auf schwachen Füßen. Sie verlieren, jedenfalls auf längere Sicht gesehen, innerhalb der
europäischen Gesellschaften an Plausibilität, wenn ihre christliche Verankerung verloren geht. Denn
letztlich sind Menschenwürde ebenso wie die aus ihnen begründeten Menschenrechte dann nichts
anderes als menschliche Vereinbarungen in Form von Gesetzen und Verträgen, die jederzeit
geändert werden können. Ihnen fehlt dann, wie der Philosoph Karl-Heinz Haag in seinem letzten
Werk schrieb, die ontologische Grundlage. Es war eben die Unterscheidung zwischen der irdischen
Welt und der Welt des Göttlichen, zwischen Diesseits und Jenseits, aus der sich jene Spannung
ergab, aus der heraus die Achtung des Menschen auch gegen dessen faktische Missachtung
behauptet und begründet werden konnte.

Die Warnzeichen für einen drohenden Verlust der Idee der Menschenwürde in einer postchristlichen
Gesellschaft sind längst zu erkennen. Der Philosoph Rüdiger Bittner beispielsweise rät, sich von
dieser Idee zu verabschieden, weil die Begründung der Gottesebenbildlichkeit des Menschen die
einzig plausible, inzwischen aber unhaltbar gewordene sei. Die verbreitete Verabschiedung von der
Idee einer Sonderstellung des Menschen in der Welt der Lebewesen unterminiert auch die Idee der
Menschenwürde. Jan Assmann schlägt als Ausweg vor, die Erklärung der Menschenrechte ähnlich
zu behandeln wie die Tora bei den Juden, als Dokument eines neuen Glaubens an den Menschen.
Aber heilige Texte entstehen nicht auf UNO-Vollversammlungen.

Was folgt daraus für die Zukunft der europäischen Kultur? Zwar gründet diese nicht allein im
Christentum, sie hat auch Wurzeln in der römischen und griechischen Welt der Antike. Europäische
Aufklärung und neuzeitliche Wissenschaft beispielweise lassen sich ohne ihre Wurzeln in der
griechischen Philosophie nicht verstehen. Nicht umsonst sind immer wieder die Städtenamen Athen,
Rom und Jerusalem als Metaphern für die geistigen Wurzeln der europäischen Kultur genannt
worden. Aus dieser vielschichtigen Verbindung wird sich die christliche Linie nicht herauslösen



lassen, ohne die Eigentümlichkeit der europäischen Kultur zu zerstören. Es mag postchristliche
Gesellschaften in dem geographischen Raum zwischen Russland und dem Atlantik geben können.
Aber diese Gesellschaften würden dann zugleich die Vorstellung von einer europäischen Art zu leben
hinter sich lassen.

Notwendige Erneuerung

Was also bleibt? Die derzeitige Schwäche der Kirchen ist offenkundig. Dass sie sich erneuern und
neue Formen kirchlichen Lebens finden müssen, dürfte inzwischen außer Frage stehen. Aber
darüber hinaus bedarf es einer kulturellen Erneuerung Europas, die auch die christliche Tradition
wiederentdeckt, freilich um sie für heute weiterzudenken. Die christliche Theologie ist gefordert, die
Rede von Gott im Diskurs mit den modernen Wissenschaften neu verständlich zu machen. Dafür
kann sie in der Philosophie durchaus Partner finden, wenn auch vielleicht noch nicht in deren
Mainstream. Das Bildungswesen sollte dem Stellenwert der christlichen Tradition für das
Verständnis von europäischer Geschichte, Gegenwart und möglicher Zukunft neue Aufmerksamkeit
widmen. Dies betrifft die kirchliche Bildungsarbeit im engeren Sinn, die vor diesem Hintergrund
ihre Schwerpunkte überprüfen sollte. Es betrifft aber auch die Schule und hierin zwar zuerst den
Religionsunterricht, aber über ihn hinaus auch die anderen geisteswissenschaftlich orientierten
Fächer. Theologie, Kirche und Bildung sind Schlüsselbereiche für eine christliche Erneuerung, ohne
die auch die Zukunft der europäischen Kultur gefährdet ist.

Wolfgang Sander ist Professor für Didaktik der Gesellschaftswissenschaften am Institut für
Politikwissenschaft der Justus-Liebig-Universität Gießen

Forum Kirche & Theologie e. V.

Sitz: Leipzig, VR-Nr. 8021

Funkenburgstraße 27
04109 Leipzig
info@forumkth.net

IBAN: DE47 8605 5592 1090 3536 65 BIC: WELADE8LXXX Sparkasse Leipzig

Impressum/Datenschutz

https://www.uni-giessen.de/de/fbz/fb03/institutefb03/ifp/Lehrende_Team/ehemalige_Profs/sander
mailto:info@forumkth.net
https://www.forumkth.net/impressum-und-datenschutz/

